
SHILIN 11.2  

 13 

HET THEELEVEN VAN ZHU XI: EEN ONDERZOEK NAAR DE 
ROL VAN THEE IN HET LEVEN VAN ÉÉN VAN CHINA’S MEEST 
INVLOEDRIJKE FILOSOFEN  
Door Job De Bolle1 

ABSTRACT 

Deze studie onderzoekt de rol van thee in Zhu Xi’s leven. Hoewel Zhu Xi in 
meerdere Chinese artikelen en op het internet wordt geassocieerd met de 
bijnaam ‘chaxian’ 茶仙 en daarbij wordt gezegd dat hij het drinken van alcohol 
had vervangen door het drinken van thee, blijkt uit historische documenten en 
zijn gedichten dat deze claims waarschijnlijk niet kloppen. Deze studie belicht 
de rol van thee in Zhu Xi's leven en draagt hierdoor bij aan een genuanceerder 
begrip van zijn persoonlijk leven en de geschiedenis van de Chinese 
theecultuur.  

 
KERNWOORDEN: Zhu Xi, Chinese theecultuur, Song-dynastie, Lu Yu, Poëzie 
 
  

 
1 Job De Bolle (2001) behaalde zijn bachelor Chinastudies in 2024 aan de Universiteit Leiden en heeft 
Mandarijn gestudeerd in Taipei en Shanghai. Dit artikel is een bewerkte en verkorte versie van zijn 
bachelorscriptie. Deze werd geschreven onder begeleiding van Gabe van Beijeren Bergen en Henegouwen. 
Vanaf september 2024 begint hij aan de onderzoeksmaster Aziëstudies in Leiden. Naast zijn fascinatie voor 
de Chinese theecultuur is hij vooral geïnteresseerd in de geschiedenis en antropologie van religie in China en 
Taiwan. E-mail: jobdb2001@gmail.com 



HET THEELEVEN VAN ZHU XI 

 14 

INTRODUCTIE 

Zhu Xi 朱熹 (1130-1200) is een van China’s meest belangrijke en invloedrijke 
denkers. In meerdere bronnen staat er, zonder referentie, dat hij zich op latere 
leeftijd chaxian 茶仙  ging noemen, wat vertaald kan worden als ‘thee 
onsterfelijke’ of ‘thee meester’ (Gong 2004, 37; He en Keke 2010, 97; Gosset). 
Ook melden sommigen dat Zhu Xi zich onthield van alcohol en in plaats daarvan 
“zijn deugden cultiveerde met thee” 以茶修德 (Gong 2004, 68; He en Keke 
2010, 97; Luo en Lin 2015, 91).   

Alhoewel Zhu Xi misschien wel een van de meest besproken filosofen 
is in de Sinologische literatuur is zijn relatie met thee een zeer onderbelicht 
onderwerp. Het doel van dit onderzoek is daarom om de relatie tussen Zhu Xi 
en thee beter te begrijpen en om de rol van thee in zijn leven te belichten. Dit 
onderzoek naar zijn ‘theeleven’ zal niet alleen zorgen voor een genuanceerder 
beeld van één van China’s meest invloedrijke denkers maar ook een bijdrage 
leveren aan een groeiend corpus van werken over thee, waarbij nieuwe 
perspectieven in de geschiedenis van thee naar voren zullen komen. Ik zal dit 
doen met de volgende hoofdvraag: “Welke rol speelde thee in Zhu Xi’s leven?”   

Voor een introductie van de geschiedenis van de Chinese theecultuur 
begin ik over Lu Yu 陸羽 (733–804), schrijver van, voor zover bekend, de eerste 
specialistische tekst over thee ooit geschreven. Daarna richt ik mij op Zhu Xi’s 
theeleven, waarbij ik kijk naar de twee bovengenoemde beweringen in de eerste 
paragraaf. Hierbij gebruik ik historische documenten en secundaire literatuur 
over zowel zijn persoon als de geschiedenis van thee, met als belangrijke 
primaire bron Zhu Xi’s gedichten. Deze kunnen goed dienen als een spiegel van 
zijn persoonlijke gedachtes. Voor Zhu Xi was dichten namelijk een 
levensbehoefte; het was nodig om gevoelens te uiten die anders niet uit te 
drukken waren (Yang 2012, 610).   
  
LU YU’S ‘THEEREVOLUTIE’ 

Alhoewel thee al lang op verschillende manieren werd geconsumeerd, is er pas 
met zekerheid te zeggen dat het drinken ervan een populaire bezigheid was 
geworden in de Tang-dynastie 唐朝 (618-907) omdat er vanaf dat moment vele 
referenties naar thee in de literatuur terug te vinden zijn. Het karakter cha 茶, 
dat nog steeds in het modern Mandarijn gebruikt wordt om te duiden naar de 
betekenis van de theeplant, duikt als eerst op in een tekst genaamd Chajing 茶
經, geschreven in de Tang-dynastie door Lu Yu. Het zou zelfs kunnen dat Lu 
Yu degene was die het karakter cha introduceerde in het Chinese lexicon maar 



SHILIN 11.2  

 15 

dit is niet met zekerheid te zeggen (Van Driem 2019, 44). Zijn werk belicht 
diverse facetten van thee. Hij begint met een encyclopedische beschrijving van 
de plant en kijkt daarna onder andere naar de oorsprong, gebruiksvoorwerpen 
en hoe men thee moet zetten en drinken.  
  In verschillende werken, sommige al vlak na zijn dood geschreven, 
zoals dat van de dichter Pi Rixiu皮日休 (834 – 883), wordt Lu Yu direct in 
verband gebracht met nieuwe trends van hoe men thee consumeert en de 
algehele populariteit van het drankje in de Tang-dynastie (Benn 2015, 99). Lu 
Yu werd na zijn dood zelfs aanbeden als chashen 茶神, ‘god van de thee’. Zo 
staat er in de Tang guoshi bu 唐國史補, geschreven in de negende eeuw, dat 
theehandelaren en pottenbakkers die niet genoeg winst maakten thee over een 
beeldje van de god goten, hopende dat dit zou helpen met zaken doen (Mair en 
Hoh 2009, 47). Uiteindelijk is het moeilijk om met zekerheid te zeggen of men 
echt gelijk had over Lu Yu’s contributies aan de kunst van het theedrinken. Toch 
geeft zijn werk in ieder geval de verschuiving van theedrinkpraktijken goed 
weer.  
 
ZHU XI ALS CHAXIAN: EEN KRITISCHE ANALYSE VAN HISTORISCHE DOCUMENTEN 

Meerdere bronnen noteren dat Zhu Xi zich op latere leeftijd chaxian ging 
noemen. Het enige historische document waar hij aan deze naam wordt 
gekoppeld is de in 1942 gepubliceerde versie van de Gutian xian zhi古田縣誌, 
een plaatselijke geografische index van het district Gutian, nu deel van de 
provincie Fujian 福建 in Zuid-China. Zhu Xi wordt hier genoemd onder de 
naam ‘Oude man Hui’ 晦翁:  
 

Een paar kleine stapjes naar rechts valt er een vijver aan te treffen genaamd ‘de 
Maan-aantrekkende Vijver’. Oude man Hui schreef hier de twee karakters yin 
引 ‘aantrekken’ en yue 月 ‘maan’ maar signeerde er met de naam chaxian. In 
deze vijver, ongeacht het jaargetijde, als de maan tevoorschijn komt dan zal 
haar reflectie in het water te zien zijn.   
 
右邊數武有一池名引月池。晦翁書引月二字，惟署名則用茶仙。其池無

論春冬月出時即照 (Gutian xian zhi 14.40.) 。  
 
De vijver zat vlakbij de nog steeds bestaande Lantian Academie 藍⽥書院. In 
documenten van de academie en de versies van Gutian xian zhi uit de Ming- en 



HET THEELEVEN VAN ZHU XI 

 16 

Qing-dynastieën staat beschreven dat Zhu Xi in deze tijd langs de Lantian 
academie was geweest om lezingen te geven. In zijn boek over de academie 
schrijft de auteur Zhang Xiaojun 張⼩軍 in 2004 zelfs over verschillende 
gekalligrafeerde gedichten die Zhu Xi er had achtergelaten. Zijn bezoeken aan 
de Lantian academie als chaxian zouden op het eerste gezicht zeker kunnen. 
Niettemin werpen de vermeende bezoeken van Zhu Xi aan Lantian vragen op. 
Xian is over het algemeen een naam die door mensen aan iemand anders wordt 
gegeven, meestal niet aan jezelf. De bijnaam chaxian werd wel vaak aan Lu Yu 
gegeven. Zo wordt er in de tekst Tang caizi zhuan 唐才子傳, een collectie van 
biografieën van dichters uit de Tang-dynastie samengesteld in de vroege 14e 
eeuw, geschreven dat Lu Yu “verslaafd was aan thee, slimme theorieën 
creëerde […] en vaak chaxian werd genoemd” 羽嗜茶, 造妙理, […] 時號茶仙 
(Tang caizi zhuan 3.85). Daarnaast is er in zijn eigen werk en in biografieën die 
vaak dienen als belangrijke referenties voor het leven van Zhu Xi, de naam 
chaxian niet terug te vinden (zie bijvoorbeeld Songshi 429.105-155; Zhuzi 
nianpu; Shu, Zhuzi dazhuan).  
  
Bovendien onderzocht geschiedkundige Sukhee Lee lokale documenten die 
claimden dat Zhu Xi meerdere keren lezingen had gegeven bij een andere 
academie in de huidige provincie Zhejiang 浙江 . Hij toonde aan dat het 
onwaarschijnlijk was dat Zhu Xi überhaupt bij deze academie was geweest en 
dat lokale bestuurders en eigenaren van de academie door middel van 
reconstructies van de geschiedenis zelf connecties tussen Zhu Xi en de academie 
hadden gemaakt (Lee 2011, 267-293). Shu Jingnan schrijft ook in zijn moderne 
biografie van Zhu Xi dat er verschillende plaatselijke geografische indexen zijn, 
waaronder de Gutian xian zhi, die beweren dat Zhu Xi toevlucht zocht bij 
plekken in Fujian tijdens de periode van het qingyuan dangjin 慶元黨禁 
‘Qingyuan verbod’ (Shu 2016, 1158). Dit was een verbod op zogezegde weixue 
偽學 ‘foute leer’, opgelegd door de keizerlijk kanselier Han Tuozhou 韓侂胄 
(1152-1207), en speelde van 1196 tot 1202. Het richtte zich in werkelijkheid op 
ambtenaren die Han en zijn politieke bondgenoten hadden aangevallen, waar 
Zhu Xi ook onder viel (Hartman 2020, 319). Shu wijst echter deze beweringen 
van toevlucht af als “onzinnig” en “ongefundeerd” omdat er in Zhu Xi’s eigen 
verslagen van die tijd niks over wordt gezegd (Shu 2016, 1158). Ik vermoed dus 
dat er in deze instantie hetzelfde is gebeurd waarover Sukhee Lee in zijn artikel 
praat: lokale bestuurders of medewerkers van de Lantian Academie hebben zelf 



SHILIN 11.2  

 17 

een connectie met Zhu Xi gemaakt, om het prestige van hun academie te 
verhogen.  
 
 
ZHU XI: ALCOHOLIST OF THEEVERSLAAFDE? 
Er wordt in verschillende bronnen genoteerd dat Zhu Xi op jonge leeftijd zich 
onthield van alcohol en in plaats daarvan “zijn deugden cultiveerde met thee”. 
Vanaf de Tang-dynastie werd het langzaam gebruikelijk om in plaats van 
alcohol thee te gaan drinken. Deze verandering begon geleidelijk bij 
boeddhisten die probeerden mensen bewuster te maken van hun alcoholgebruik 
en thee als een gezonder alternatief adverteerde (Benn 2015, 55). Toch bleef 
(over)consumptie van alcohol in de literatenkringen van de Song-dynastie ook 
erg normaal, vooral bij banketten (Van Bibber-Orr 2017, 136). Briefcontact 
tussen de literatus Zhang Shi 張栻 (1133–1181) en Zhu Xi geeft een goed beeld 
van hoe de banketten bij Zhu Xi eraan toegingen. Zhang Shi schreef naar Zhu 
Xi:  
 

Veel mensen die van jouw plek afkomen zeggen dat tijdens de bijeenkomsten 
de bedwelmende geur van dronkenschap, begeleid door gezang vol plechtige 
hartstocht, zich door de lucht verspreidt. Dergelijke situaties, vrees ik, getuigen 
ervan dat je dierlijke neigingen nog steeds niet zijn verdwenen, iets wat je niet 
lichtzinnig moet opvatten.  
 
來者多云，會聚之間，酒酣氣張，悲歌慷慨，如此等類，恐皆平時血氣

之習未能消磨者，不可作小病看 (Nanxuanji 20.59.)。  
 
Zhang Shi was misschien wel een van Zhu Xi’s beste vrienden (Chan 1987, 157). 
Wanneer deze brief is geschreven is moeilijk te zeggen, echter was het duidelijk 
een deel van een langer gesprek. Zo schreef Zhu Xi in 1172 in een brief aan 
Zhang Shi het volgende:  
 

De afgelopen dagen loop ik constant uit de pas; ik ben vreugdig en voel mij als 
iemand die zichzelf niet onder controle kan houden, allemaal omdat ik mij 
vasthoud aan het stoppen met drinken van alcohol. Het opgeven en mezelf er 
compleet van afscheiden lijkt de handigste manier te zijn. Zoals voorheen onze 
voorouders zeiden: “Zelfs een lage ambtenaar die later in zijn leven over de 
juiste weg hoort, kan het gebruiken om zichzelf deels te beteren, alhoewel het 
misschien zal gaan met horten en stoten.” Als ik mezelf maar blijf verbeteren, 



HET THEELEVEN VAN ZHU XI 

 18 

dan zal dit mij helpen om naar een andere staat dan vroeger te gaan. Laten we 
hopen dat dit niet lang meer duurt!  
 
近日一種向外走作，心悅之而不能自已者，皆準止酒例。戒而絕之，似

覺省事。此前輩所謂，下士晚聞道，聊以拙自修者。若擴充不已，補復

非前，庶其有日 (Hui'an ji 31.689.)。  
 
De brief laat zien dat alhoewel Zhu Xi het graag wilde, stoppen met drinken 
slechts kon gaan met “horten en stoten”. In 1175, drie jaar later, schreef Zhu Xi 
echter het volgende gedicht:   
 

 
Zhu Xi schreef het gedicht terwijl hij met twee vrienden een klein paviljoentje 
aan het bouwen was. De jas van schapenwol representeert het kluizenaarsleven, 
waarmee hij liet zien dat hij graag de drukke wereld wilde verlaten en als 
kluizenaar wilde leven. Met de referentie naar “vertrekkende paarden en 
komende ossen” wilde Zhu Xi wijzen naar geschillen in het leven tussen goed 
en slecht. Wanneer hij genoot van eenvoudige en natuurlijke vreugdes, zoals het 
zien van springende vissen en verzamelende vogels, kon hij deze geschillen 

Nog een rijm voor minister Wang  再次王宰韵  
Mijn jas van schapenwol neem ik 
overal naar toe   

相隨到處一羊裘  

en de heldere rivier maakt alle gasten 
droevig.  

況有澄江散客愁  

Wanneer ik de springende vissen en 
verzamelende vogels zie  

且看跳魚並集鳥  

hoef ik niet te denken aan 
vertrekkende paarden en komende 
ossen.  

莫思去馬與來牛  

Vreugdevolle gevoelens uit het 
verleden kijk ik nu tevergeefs naar 
terug  

歡情往日空回首  

de smaak van wijn zal dit jaar niet 
door mijn keel gaan.  

酒味今年不下喉  

We kunnen slechts wachten totdat het 
grote banket van de twee heren 
beëindigd is   

只待兩公高宴罷  

dan trek ik mij terug op de vissersboot 
met een ketel voor de thee.  

卻攜茶鼎上漁舟。  
(Zhu Xi shici biannian 
jianzhu 4.358.)  



SHILIN 11.2  

 19 

vergeten. In het gedicht wilde hij niet graag bij het banket zijn, misschien omdat 
de andere gasten wel alcohol dronken maar hij niet. Zhu Xi liet met het gedicht 
zien dat hij niet meer wenste deel te nemen aan de excessen van banketten waar 
dronkenschap de norm was. De referentie naar zijn terugtrekking naar de 
vissersboot en de theeketel toont zijn verlangen naar een rustiger leven. Of de 
theeketel slechts beeldspraak was voor dit verlangen naar een rustiger leven, 
waarbij alcohol geen macht over hem had, of dat hij echt in dit geval alcohol 
had vervangen door thee is lastig te zeggen. Zhu Xi schreef erna wel meerdere 
gedichten waar thee de hoofdrol speelde, waaronder één geschreven in 1184, 
die deel uitmaakt van zijn bundel ‘26 gedichten gezongen op Yungu’ 雲谷二十
六詠:   
 

Theeheuvel  茶阪  
Met een mand van bamboe vanuit de 
noordelijke bergkam westwaarts  

攜籯北嶺西  
  

pluk en verzamel ik thee om te drinken.   採擷供茗飲  
genietend van een slok voel ik ’s nachts de 
koud uit het raam  

一啜夜窗寒  

en met mijn benen gekruist op bed, geven 
mijn voeten zich over aan de tijd.  

跏趺謝衾枕。  
 

(Zhu Xi shici biannian 
jianzhu 6.604.) 

  
In dit gedicht beschrijft Zhu Xi een dagje uit waarbij hij theebladeren gaat 
plukken op de bergkam van de berg Yungu, vlakbij zijn huis in het Wuyishan 
gebergte 武夷山. Zhu Xi schetst daarna een beeld van zijn avond waar hij, 
terwijl er een koude bries door het raam waait, geniet van zijn vers geplukte en 
gezette thee. De zithouding met gekruiste benen op zijn bed is boeddhistische 
terminologie die refereert naar een meditatieve houding, het weerspiegelt niet 
alleen fysieke rust, maar wanneer zijn “voeten zich over geven aan de tijd” 
symboliseert het ook een overgave aan de onvermijdelijke gang van de tijd. Er 
zijn vaker boeddhistische invloeden in Zhu Xi’s gedichten terug te zien. Latere 
boeddhistische monniken gebruikte zelfs sommige van zijn gedichten om het 
moment van nirvana, spirituele verlichting, te illustreren (Zhiyi 2012, 598). Het 
algehele gedicht brengt een gevoel van rust en harmonie met de natuur met zich 
mee.   
  
De expertise op het gebied van thee die naar voren komt in het gedicht is 
interessant. Zo weet Zhu Xi precies welke bladeren hij moet plukken voor een 



HET THEELEVEN VAN ZHU XI 

 20 

goed kopje thee. Zhu Xi hechtte ook groot belang aan het water dat hij voor zijn 
thee gebruikte, zoals blijkt uit een ander gedicht waarin hij schreef: “met 
sneeuwwater heldere thee koken noem ik de puurste thee ter wereld”雪水瀹清
茗, 自謂絕世清 (Zhu Xi shici biannian jianzhu 6.545.). Zijn gebruik in het 
originele gedicht van het karakter ying 籯, ‘bamboemand’, is ook opmerkelijk. 
Dit karakter wordt in de Chajing van Lu Yu genoemd als iets dat “door de thee-
connaisseur wordt meegenomen bij het plukken van thee” 茶人負以採茶也 
(Chajing 1.612). Of Zhu Xi hier direct refereert naar Lu Yu is moeilijk te zeggen, 
maar in een ander ‘theegedicht’ doet hij dit wel. Zhu Xi was in dit gedicht op 
een van Lu Yu zijn favoriete plekken, daar waar Lu Yu naar zijn mening het 
beste water voor het zetten voor thee had gevonden. Zhu Xi schreef in dit 
gedicht dat hij na het drinken van zijn kopje thee “thee over de grond sprenkelde 
ter ere van de oude meester Lu” 敬酹古陸子 (Zhu Xi shici biannian jianzhu 
7.708).  
  
Om een definitieve uitspraak te doen over Zhu Xi’s relatie met thee en alcohol 
moet er echter niet alleen naar zijn theegedichten gekeken worden maar ook 
naar zijn alcoholgedichten. In de literatuur van het vroegmiddeleeuwse China 
was er een veelvoorkomende positieve associatie tussen dronkenschap en 
spirituele vrijheid; dronkenschap werd verheerlijkt (Benn 2005, 222) Kijkend 
naar zijn gedichten over alcohol komt er een ander beeld van Zhu Xi naar voren 
dan voorheen.   
 

Rijm met het karakter ‘pan’ bij het zien 
van     pruimenbloesem2  

見梅用攀字韻  

De laatste jaren ben ik nerveus om jade 
pruimenbloesem te plukken  

年來羞把玉梅攀  

tijdens de lentestrijd van de 
tienduizenden bomen blijf ik 
zinneloos.  

萬樹爭春我獨頑  

Ik heb enkel waanzin te uiten, niets te 
zeggen,  

只有癲狂無告訴  

mijn poëtische ziel breekt terwijl mijn 
dorst naar alcohol niet te lessen valt.  

詩腸欲斷酒腸寬。  

 
(Zhu Xi shici biannian 

jianzhu 8.761.)  
 
Het bovenstaande gedicht, geschreven in 1183, illustreert een vergelijkbaar 
beeld als dat van Van Bibber-Orr in zijn onderzoek naar alcoholgebruik onder 



SHILIN 11.2  

 21 

Song-literaten. Hij merkt op dat hoewel sommige Song-literaten bewust waren 
van de negatieve gevolgen van alcoholgebruik en zelfs probeerden te stoppen, 
de meesten dit niet lang volhielden vanwege sociale repercussies. Alcohol was 
in Zhu Xi’s tijd namelijk een sociaal bindmiddel, zoals dat het nu nog steeds is, 
zo scheef hij zelf in zijn notities bij de Analecten dat “alcohol wordt beschouwd 
als iets dat mensen bij elkaar brengt en vreugde brengt” 酒以爲人合歡 (Sishu 
zhangju jizhu 5.197.).  
  
Van Bibber-Orr concludeert in zijn artikel dat “terugkomend van het banket, de 
Song-literatus aan zijn schrijftafel zit, geïsoleerd door de psychologische en 
fysieke effecten van een verslaving aan een sociaal bindmiddel dat zijn originele 
doel al lang voorbij is gegaan” (Van Bibber-Orr 2017, 149), een beeld dat goed 
aansluit bij het bovenstaande gedicht. De lentestrijd van de tienduizenden 
bomen wijst naar de tijd waarin bomen tot bloei komen, maar toch voelt Zhu Xi 
zich zinneloos te midden van deze bloeiende pracht. Zelfs de schoonheid van de 
jade pruimenbloesem is niet aantrekkelijk, alcohol is het enige waar hij nog zin 
in heeft. Naast dit gedicht heeft Zhu Xi nog andere alcoholgedichten geschreven, 
bijvoorbeeld voor de literatus Yuan Shu 袁樞 (1131-1205) waarin hij schreef 
dat “als er wijn is, je moet drinken tot je erbij neervalt. Er zijn dan geen zaken 
die reden baren tot zorgen” 有酒徑須醉, 無事莫關情 (Zhu Xi shici biannian 
jianzhu 10.897.). Verder schreef hij bijvoorbeeld rond 1189 ‘drie gedichten, 
beschonken geschreven’ 醉作三首 (Zhu Xi shici biannian jianzhu 10.858.). 
Uiteindelijk laten Zhu Xi’s gedichten en brieven naast zijn liefde voor thee dus 
zien dat hij ook nog alcohol dronk. Het lijkt mij dus zeer onwaarschijnlijk dat 
Zhu Xi compleet was gestopt met het drinken van alcohol en dat had vervangen 
met thee.   
 
CONCLUSIE  
Thee was duidelijk een belangrijk deel van Zhu Xi’s leven. Er doen echter twee 
onjuiste verhalen de ronde over Zhu Xi en thee. Ten eerste, Zhu Xi heeft zichzelf 
op latere leeftijd waarschijnlijk nooit de bijnaam chaxian gegeven. De mythe 
stamt waarschijnlijk uit een lokaal historisch document dat pas in 1942 is 
gepubliceerd. Lokale bestuurders of medewerkers van een lokale academie 
hebben zelf een connectie met Zhu Xi gemaakt, om het prestige van hun 
academie te verhogen, en dit is in het historische document terecht gekomen.   
  
Ten tweede lijkt het mij onwaarschijnlijk dat Zhu Xi vanaf een gegeven moment 
alleen maar thee in plaats van alcohol ging drinken. Zhu Xi’s gedichten geven 



HET THEELEVEN VAN ZHU XI 

 22 

een eclectisch beeld weer van de man. Ten eerste laten zijn theegedichten zien 
dat dat hij niet alleen een liefhebber van thee was, maar ook een kenner van de 
rijke geschiedenis en cultuur verbonden aan het drankje. Zhu Xi was een echte 
thee-connaisseur. Ten tweede laten ze zien dat het onwaarschijnlijk is dat Zhu 
Xi was gestopt met het drinken van alcohol en dat vervangen had door thee. De 
in deze studie bestudeerde brieven en gedichten laten, naast Zhu Xi’s rijke 
theeleven, een voortdurende strijd met alcohol zien. Zhu Xi was misschien 
tijdelijk gestopt maar uiteindelijk kon hij zijn gedrag niet veranderen, net zoals 
andere Song-literaten uit zijn tijd.  
 

BIBLIOGRAFIE  

Benn, James. 2005. “Buddhism, Alcohol, and Tea in Medieval China.” In Of Tripod and Palate Food, 
Politics, and Religion in Traditional China, bewerkt door Roel Sterckx, 213-236. New York: Palgrave 
Macmillan.  

Benn, James. 2015. Tea in China: A Religious and Cultural History. Honolulu: University of Hawaii Press.  

Chan, Wing-tsit. 1987. Chu Hsi: Life and Thought. Hong Kong: Chinese University Press.  

Gong Zhi 鞏志. 2004. “Song daru Zhu Xi de chadao rensheng 宋大儒朱熹的茶道人生 [Het theeleven van 
de grote Song-Confucianist Zhu Xi].” Nongye kaogu 農業考古 2: 35-68.  

Gosset, David. “The Revival of Chinese Tea.” China Daily European Daily, 5 februari 2014. Geraadpleegd 
op 20 november 2023: https://www.chinadaily.com.cn/a/201405/02/WS5a2a3378a3101a51ddf8f677.html.  

Guo Qi 郭齊. 2000. Zhu Xi shici biannian jianzhu 朱熹詩詞編年箋注. 10 rollen. Chengdu 成都: Bashu 
shushe 巴蜀書社.  

Gutian xian zhi 古田縣志. Huang Chengyuan 黄澄渊. 39 rollen. National Digital Library of China 中國國
家數字圖書館, 1942. Geraadpleegd op 20 november 2023: 
http://read.nlc.cn/allSearch/searchDetail?searchType=all&showType=1&indexName=data_403&fid=31200
1076992.  

Hartman, Charles.  2020. “The Lineage of Evil.” In The Making of Song Dynasty History: Sources and 
Narratives, 960–1279 CE, 312-328. New York: Cambridge University Press.  

He Rongrong 何融融 en Keke Guo 郭柯柯. 2010. “Zhuzi lixue yu Zhongguo chadao 朱子理學與中國茶道 
[Meester Zhu’s Neo-confucianisme en de Chinese theeceremonie],” Nongye kaogu 農業考古 5: 97-99.  

Hui'an ji 晦庵集. Zhu Zaibian 朱在編. Samengesteld in de 13e eeuw. In Siku Quanshu 四庫全書. 112 
rollen. Taipei 臺北: Taiwan shangwu yinshuguan 臺灣商務印書館, 1983.  

https://www.chinadaily.com.cn/a/201405/02/WS5a2a3378a3101a51ddf8f677.html
http://read.nlc.cn/allSearch/searchDetail?searchType=all&showType=1&indexName=data_403&fid=312001076992
http://read.nlc.cn/allSearch/searchDetail?searchType=all&showType=1&indexName=data_403&fid=312001076992


SHILIN 11.2  

 23 

Lee, Sukhee. 2011. “Zhu Xi Was Here: Family, Academy, and Local Memory in Later Imperial Dongyang.” 
Journal of Song-Yuan Studies, no. 41: 267-293.  

Luo Aihua 羅愛華 en Lin Cuiling 林翠玲. 2015. “Zhu Xi de Chashi de shuping 朱熹的茶詩述評 [Analyse 
van Zhu Xi's Theegedichten].” Nongye kaogu 農業考古 no. 5: 90-93.  

Mair, Victor en Erling Hohm. 2009. The True History of Tea. London: Thames & Hudson.  

Nanxuanji 南軒集. Zhang Shi 張栻. Samengesteld in de 1184. In Siku Quanshu 四庫全書. 44 rollen. Taipei 
臺北: Taiwan shangwu yinshuguan 臺灣商務印書館, 1983.  

Shu Jingnan 束景南. 2016. Zhuzi dazhuan 朱子大傳. Shanghai 上海: Fudan daxue chuban she 復旦大學出
版社.  

Sishu zhangju jizhu 四書章句集注. Zhu Xi 朱熹. Samengesteld gedurende de 12e eeuw. In Siku Quanshu 
四庫全書. 19 rollen. Taipei 臺北: Taiwan shangwu yinshuguan 臺灣商務印書館, 1983.  

Songshi 宋史. Tuotuo 脱脱. Samengesteld in 1346. 496 rollen. Beijing 北京: Zhonghua shuju 中華書局, 
1977.  

Tang caizi zhuan 唐才子傳. Xin Wenfang 辛文房. Geschreven in 1304. 10 rollen. Tokio 東京: Kyuko 
shoin 汲古書院, 1973.  

Van Bibber-Orr, Edwin. 2017. “Alcoholism and Song Literati.” In Behaving Badly in Early and Medieval 
China, bewerkt door Harry Rothschild and Leslie V. Wallace, 135-153. Honolulu: University of Hawaii 
Press.  

Van Driem, George. 2019. The Tale of Tea: A Comprehensive History of Tea from Prehistoric Times to the 
Present Day. Leiden: Brill.  

Yang, Zhiyi. 2012. “Zhu Xi as Poet.” Journal of the American Oriental Society vol. 132, No. 4: 587-611.  

Zhang Xiaojun 2004. 張小軍. Lantian 藍田. Beijing 北京: Sheng huo, du shu, xin zhi san lian shu dian 生
活, 讀書, 新知三聯書店.  

Zhuzi nianpu 朱子年譜. Wang Maohong 王懋竑. Geschreven in 1752. 4 rollen. Taipei 臺北: Taiwan 
shangwu yinshuguan 臺灣商務印書館, 1981.  

 


