Shiun11.2

HET THEELEVEN VAN ZHU XI: EEN ONDERZOEK NAAR DE

ROL VAN THEE IN HET LEVEN VAN EEN VAN CHINA’S MEEST

INVLOEDRIJKE FILOSOFEN
Door Job De Bolle!

ABSTRACT

Deze studie onderzoekt de rol van thee in Zhu Xi’s leven. Hoewel Zhu Xi in
meerdere Chinese artikelen en op het internet wordt geassocieerd met de
bijnaam ‘chaxian’ 7/ en daarbij wordt gezegd dat hij het drinken van alcohol
had vervangen door het drinken van thee, blijkt uit historische documenten en
zijn gedichten dat deze claims waarschijnlijk niet kloppen. Deze studie belicht
de rol van thee in Zhu Xi's leven en draagt hierdoor bij aan een genuanceerder
begrip van zijn persoonlijk leven en de geschiedenis van de Chinese
theecultuur.

KERNWOORDEN: Zhu Xi, Chinese theecultuur, Song-dynastie, Lu Yu, Poézie

! Job De Bolle (2001) behaalde zijn bachelor Chinastudies in 2024 aan de Universiteit Leiden en heeft
Mandarijn gestudeerd in Taipei en Shanghai. Dit artikel is een bewerkte en verkorte versie van zijn
bachelorscriptie. Deze werd geschreven onder begeleiding van Gabe van Beijeren Bergen en Henegouwen.
Vanaf september 2024 begint hij aan de onderzoeksmaster Aziéstudies in Leiden. Naast zijn fascinatie voor
de Chinese theecultuur is hij vooral geinteresseerd in de geschiedenis en antropologie van religie in China en
Taiwan. E-mail: jobdb2001@gmail.com

13




HET THEELEVEN VAN ZHU XI

INTRODUCTIE

Zhu Xi &% (1130-1200) is een van China’s meest belangrijke en invloedrijke
denkers. In meerdere bronnen staat er, zonder referentie, dat hij zich op latere
leeftijd chaxian 7% flli ging noemen, wat vertaald kan worden als ‘thee
onsterfelijke’ of ‘thee meester’ (Gong 2004, 37; He en Keke 2010, 97; Gosset).
Ook melden sommigen dat Zhu Xi zich onthield van alcohol en in plaats daarvan
“zijn deugden cultiveerde met thee” PAASIE/E (Gong 2004, 68; He en Keke
2010, 97; Luo en Lin 2015, 91).

Alhoewel Zhu Xi misschien wel een van de meest besproken filosofen
is in de Sinologische literatuur is zijn relatie met thee een zeer onderbelicht
onderwerp. Het doel van dit onderzoek is daarom om de relatie tussen Zhu Xi
en thee beter te begrijpen en om de rol van thee in zijn leven te belichten. Dit
onderzoek naar zijn ‘theeleven’ zal niet alleen zorgen voor een genuanceerder
beeld van ¢én van China’s meest invloedrijke denkers maar ook een bijdrage
leveren aan een groeiend corpus van werken over thee, waarbij nieuwe
perspectieven in de geschiedenis van thee naar voren zullen komen. Ik zal dit
doen met de volgende hoofdvraag: “Welke rol speelde thee in Zhu Xi’s leven?”

Voor een introductie van de geschiedenis van de Chinese theecultuur
begin ik over Lu Yu P4 (733-804), schrijver van, voor zover bekend, de eerste
specialistische tekst over thee ooit geschreven. Daarna richt ik mij op Zhu Xi’s
theeleven, waarbij ik kijk naar de twee bovengenoemde beweringen in de eerste
paragraaf. Hierbij gebruik ik historische documenten en secundaire literatuur
over zowel zijn persoon als de geschiedenis van thee, met als belangrijke
primaire bron Zhu Xi’s gedichten. Deze kunnen goed dienen als een spiegel van
zijn persoonlijke gedachtes. Voor Zhu Xi was dichten namelijk een
levensbehoefte; het was nodig om gevoelens te uiten die anders niet uit te
drukken waren (Yang 2012, 610).

LU YU’S ‘THEEREVOLUTIE’

Alhoewel thee al lang op verschillende manieren werd geconsumeerd, is er pas
met zekerheid te zeggen dat het drinken ervan een populaire bezigheid was
geworden in de Tang-dynastie /F 7 (618-907) omdat er vanaf dat moment vele
referenties naar thee in de literatuur terug te vinden zijn. Het karakter cha 7%,
dat nog steeds in het modern Mandarijn gebruikt wordt om te duiden naar de
betekenis van de theeplant, duikt als eerst op in een tekst genaamd Chajing %<
£, geschreven in de Tang-dynastie door Lu Yu. Het zou zelfs kunnen dat Lu
Yu degene was die het karakter cha introduceerde in het Chinese lexicon maar

14




Shiun11.2

dit is niet met zekerheid te zeggen (Van Driem 2019, 44). Zijn werk belicht
diverse facetten van thee. Hij begint met een encyclopedische beschrijving van
de plant en kijkt daarna onder andere naar de oorsprong, gebruiksvoorwerpen
en hoe men thee moet zetten en drinken.

In verschillende werken, sommige al vlak na zijn dood geschreven,
zoals dat van de dichter Pi Rixiu 7 H/K (834 — 883), wordt Lu Yu direct in
verband gebracht met nieuwe trends van hoe men thee consumeert en de
algehele populariteit van het drankje in de Tang-dynastie (Benn 2015, 99). Lu
Yu werd na zijn dood zelfs aanbeden als chashen 3#f1, ‘god van de thee’. Zo
staat er in de Tang guoshi bu JFB{ 524, geschreven in de negende eeuw, dat
theehandelaren en pottenbakkers die niet genoeg winst maakten thee over een
beeldje van de god goten, hopende dat dit zou helpen met zaken doen (Mair en
Hoh 2009, 47). Uiteindelijk is het moeilijk om met zekerheid te zeggen of men
echt gelijk had over Lu Yu’s contributies aan de kunst van het theedrinken. Toch
geeft zijn werk in ieder geval de verschuiving van theedrinkpraktijken goed
weer.

ZHU X1 ALS CHAXIAN: EEN KRITISCHE ANALYSE VAN HISTORISCHE DOCUMENTEN
Meerdere bronnen noteren dat Zhu Xi zich op latere leeftijd chaxian ging
noemen. Het enige historische document waar hij aan deze naam wordt
gekoppeld is de in 1942 gepubliceerde versie van de Gutian xian zhi v HERFE,
een plaatselijke geografische index van het district Gutian, nu deel van de
provincie Fujian ff% in Zuid-China. Zhu Xi wordt hier genoemd onder de
naam ‘Oude man Hui’ f§55:

Een paar kleine stapjes naar rechts valt er een vijver aan te treffen genaamd ‘de
Maan-aantrekkende Vijver’. Oude man Hui schreef hier de twee karakters yin
5| ‘aantrekken’ en yue H ‘maan’ maar signeerde er met de naam chaxian. In
deze vijver, ongeacht het jaargetijde, als de maan tevoorschijn komt dan zal
haar reflectie in het water te zien zijn.

HIBBEA AT A, MEEIH =5, MHELRHR. Hib g
a4 B RN IR (Gutian xian zhi 14.40.) ,

De vijver zat vlakbij de nog steeds bestaande Lantian Academie E2EFHE[5. In

documenten van de academie en de versies van Gutian xian zhi uit de Ming- en

15




HET THEELEVEN VAN ZHU XI

Qing-dynastieén staat beschreven dat Zhu Xi in deze tijd langs de Lantian
academie was geweest om lezingen te geven. In zijn boek over de academie

schrijft de auteur Zhang Xiaojun 5R/]\E in 2004 zelfs over verschillende

gekalligrafeerde gedichten die Zhu Xi er had achtergelaten. Zijn bezoeken aan
de Lantian academie als chaxian zouden op het eerste gezicht zeker kunnen.
Niettemin werpen de vermeende bezoeken van Zhu Xi aan Lantian vragen op.
Xian is over het algemeen een naam die door mensen aan iemand anders wordt
gegeven, meestal niet aan jezelf. De bijnaam chaxian werd wel vaak aan Lu Yu
gegeven. Zo wordt er in de tekst Tang caizi zhuan JE 7 Tf#, een collectie van
biografieén van dichters uit de Tang-dynastie samengesteld in de vroege 14°
eeuw, geschreven dat Lu Yu “verslaafd was aan thee, slimme theorieén
crederde [...] en vaak chaxian werd genoemd” JPIWE %S, iE Wb [...] FEHEAAI
(Tang caizi zhuan 3.85). Daarnaast is er in zijn eigen werk en in biografieén die
vaak dienen als belangrijke referenties voor het leven van Zhu Xi, de naam
chaxian niet terug te vinden (zie bijvoorbeeld Songshi 429.105-155; Zhuzi
nianpu; Shu, Zhuzi dazhuan).

Bovendien onderzocht geschiedkundige Sukhee Lee lokale documenten die
claimden dat Zhu Xi meerdere keren lezingen had gegeven bij een andere
academie in de huidige provincie Zhejiang #7{L.. Hij toonde aan dat het
onwaarschijnlijk was dat Zhu Xi {iberhaupt bij deze academie was geweest en
dat lokale bestuurders en eigenaren van de academie door middel van
reconstructies van de geschiedenis zelf connecties tussen Zhu Xi en de academie
hadden gemaakt (Lee 2011, 267-293). Shu Jingnan schrijft ook in zijn moderne
biografie van Zhu Xi dat er verschillende plaatselijke geografische indexen zijn,
waaronder de Gutian xian zhi, die beweren dat Zhu Xi toevlucht zocht bij
plekken in Fujian tijdens de periode van het gingyuan dangjin B JG ¥ 2%
‘Qingyuan verbod’ (Shu 2016, 1158). Dit was een verbod op zogezegde weixue
745 “foute leer’, opgelegd door de keizerlijk kanselier Han Tuozhou ¥#{E
(1152-1207), en speelde van 1196 tot 1202. Het richtte zich in werkelijkheid op
ambtenaren die Han en zijn politicke bondgenoten hadden aangevallen, waar
Zhu Xi ook onder viel (Hartman 2020, 319). Shu wijst echter deze beweringen
van toevlucht af als “onzinnig” en “ongefundeerd” omdat er in Zhu Xi’s eigen
verslagen van die tijd niks over wordt gezegd (Shu 2016, 1158). Ik vermoed dus
dat er in deze instantie hetzelfde is gebeurd waarover Sukhee Lee in zijn artikel
praat: lokale bestuurders of medewerkers van de Lantian Academie hebben zelf

16




Shiun11.2

een connectie met Zhu Xi gemaakt, om het prestige van hun academie te
verhogen.

ZHU XI: ALCOHOLIST OF THEEVERSLAAFDE?

Er wordt in verschillende bronnen genoteerd dat Zhu Xi op jonge leeftijd zich
onthield van alcohol en in plaats daarvan “zijn deugden cultiveerde met thee”.
Vanaf de Tang-dynastie werd het langzaam gebruikelijk om in plaats van
alcohol thee te gaan drinken. Deze verandering begon geleidelijk bij
boeddhisten die probeerden mensen bewuster te maken van hun alcoholgebruik
en thee als een gezonder alternatief adverteerde (Benn 2015, 55). Toch bleef
(over)consumptie van alcohol in de literatenkringen van de Song-dynastie ook
erg normaal, vooral bij banketten (Van Bibber-Orr 2017, 136). Briefcontact
tussen de literatus Zhang Shi 5RAX (1133—-1181) en Zhu Xi geeft een goed beeld
van hoe de banketten bij Zhu Xi eraan toegingen. Zhang Shi schreef naar Zhu
Xi:

Veel mensen die van jouw plek afkomen zeggen dat tijdens de bijeenkomsten
de bedwelmende geur van dronkenschap, begeleid door gezang vol plechtige
hartstocht, zich door de lucht verspreidt. Dergelijke situaties, vrees ik, getuigen
ervan dat je dierlijke neigingen nog steeds niet zijn verdwenen, iets wat je niet
lichtzinnig moet opvatten.

REZ =, GRZH, WAEGR, AN, WS, B EPRE
ZERREHE L, A0E/ANGE (Nanxuanji 20.59.),

Zhang Shi was misschien wel een van Zhu Xi’s beste vrienden (Chan 1987, 157).
Wanneer deze brief is geschreven is moeilijk te zeggen, echter was het duidelijk
een deel van een langer gesprek. Zo schreef Zhu Xi in 1172 in een brief aan
Zhang Shi het volgende:

De afgelopen dagen loop ik constant uit de pas; ik ben vreugdig en voel mij als
iemand die zichzelf niet onder controle kan houden, allemaal omdat ik mij
vasthoud aan het stoppen met drinken van alcohol. Het opgeven en mezelf er
compleet van afscheiden lijkt de handigste manier te zijn. Zoals voorheen onze
voorouders zeiden: “Zelfs een lage ambtenaar die later in zijn leven over de
juiste weg hoort, kan het gebruiken om zichzelf deels te beteren, alhoewel het
misschien zal gaan met horten en stoten.” Als ik mezelf maar blijf verbeteren,

17




HET THEELEVEN VAN ZHU XI

dan zal dit mij helpen om naar een andere staat dan vroeger te gaan. Laten we
hopen dat dit niet lang meer duurt!

EH—FERANEE, ORZTARECHE, B . R,
BhE., War¥EAEE, FTLEREE, WLstaBsE . BERACS, MR
AEmr, FEHA H (Hui'an ji 31.689.).

De brief laat zien dat alhoewel Zhu Xi het graag wilde, stoppen met drinken
slechts kon gaan met “horten en stoten”. In 1175, drie jaar later, schreef Zhu Xi
echter het volgende gedicht:

Nog een rijm voor minister Wang HIRFEER

Mijn jas van schapenwol neem ik FHPE R E—FR

overal naar toe

en de heldere rivier maakt alle gasten R ERGRAN €N

droevig.

Wanneer ik de springende vissen en HAEMGIWES

verzamelende vogels zie

hoef ik niet te denken aan v [0 B H A A

vertrekkende paarden en komende

ossen.

Vreugdevolle gevoelens uit het BB EH RS

verleden kijk ik nu tevergeefs naar

terug

de smaak van wijn zal dit jaar niet VB R A AN T I

door mijn keel gaan.

We kunnen slechts wachten totdat het R A2

grote banket van de twee heren

beéindigd is

dan trek ik mij terug op de vissersboot ANFEZ L Fa s,

met een ketel voor de thee. (Zhu Xi shici biannian
Jianzhu 4.358.)

Zhu Xi schreef het gedicht terwijl hij met twee vrienden een klein paviljoentje
aan het bouwen was. De jas van schapenwol representeert het kluizenaarsleven,
waarmee hij liet zien dat hij graag de drukke wereld wilde verlaten en als
kluizenaar wilde leven. Met de referentie naar “vertrekkende paarden en
komende ossen” wilde Zhu Xi wijzen naar geschillen in het leven tussen goed
en slecht. Wanneer hij genoot van eenvoudige en natuurlijke vreugdes, zoals het
zien van springende vissen en verzamelende vogels, kon hij deze geschillen

18




Shiun11.2

vergeten. In het gedicht wilde hij niet graag bij het banket zijn, misschien omdat
de andere gasten wel alcohol dronken maar hij niet. Zhu Xi liet met het gedicht
zien dat hij niet meer wenste deel te nemen aan de excessen van banketten waar
dronkenschap de norm was. De referentie naar zijn terugtrekking naar de
vissersboot en de theeketel toont zijn verlangen naar een rustiger leven. Of de
theeketel slechts beeldspraak was voor dit verlangen naar een rustiger leven,
waarbij alcohol geen macht over hem had, of dat hij echt in dit geval alcohol
had vervangen door thee is lastig te zeggen. Zhu Xi schreef erna wel meerdere
gedichten waar thee de hoofdrol speelde, waaronder één geschreven in 1184,
die deel uitmaakt van zijn bundel ‘26 gedichten gezongen op Yungu’ =4 — 1

Nk

Theeheuvel b

Met een mand van bamboe vanuit de iy Bl
noordelijke bergkam westwaarts

pluk en verzamel ik thee om te drinken. PREBHLE
genietend van een slok voel ik ’s nachts de — IR T IE
koud uit het raam

en met mijn benen gekruist op bed, geven I

mijn voeten zich over aan de tijd.
(Zhu Xi shici biannian
Jianzhu 6.604.)

In dit gedicht beschrijft Zhu Xi een dagje uit waarbij hij theebladeren gaat
plukken op de bergkam van de berg Yungu, vlakbij zijn huis in het Wuyishan
gebergte I (1. Zhu Xi schetst daarna een beeld van zijn avond waar hij,
terwijl er een koude bries door het raam waait, geniet van zijn vers geplukte en
gezette thee. De zithouding met gekruiste benen op zijn bed is boeddhistische
terminologie die refereert naar een meditatieve houding, het weerspiegelt niet
alleen fysieke rust, maar wanneer zijn “voeten zich over geven aan de tijd”
symboliseert het ook een overgave aan de onvermijdelijke gang van de tijd. Er
zijn vaker boeddhistische invloeden in Zhu Xi’s gedichten terug te zien. Latere
boeddhistische monniken gebruikte zelfs sommige van zijn gedichten om het
moment van nirvana, spirituele verlichting, te illustreren (Zhiyi 2012, 598). Het
algehele gedicht brengt een gevoel van rust en harmonie met de natuur met zich
mee.

De expertise op het gebied van thee die naar voren komt in het gedicht is
interessant. Zo weet Zhu Xi precies welke bladeren hij moet plukken voor een

19




HET THEELEVEN VAN ZHU XI

goed kopje thee. Zhu Xi hechtte ook groot belang aan het water dat hij voor zijn
thee gebruikte, zoals blijkt uit een ander gedicht waarin hij schreef: “met
sneeuwwater heldere thee koken noem ik de puurste thee ter wereld” 25 7Kg i
%, HERAMIE (Zhu Xi shici biannian jianzhu 6.545.). Zijn gebruik in het
originele gedicht van het karakter ying %%, ‘bamboemand’, is ook opmerkelijk.
Dit karakter wordt in de Chajing van Lu Yu genoemd als iets dat “door de thee-
connaisseur wordt meegenomen bij het plukken van thee” % A\ & PAFR 7%
(Chajing 1.612). Of Zhu Xi hier direct refereert naar Lu Yu is moeilijk te zeggen,
maar in een ander ‘theegedicht’ doet hij dit wel. Zhu Xi was in dit gedicht op
een van Lu Yu zijn favoriete plekken, daar waar Lu Yu naar zijn mening het
beste water voor het zetten voor thee had gevonden. Zhu Xi schreef in dit
gedicht dat hij na het drinken van zijn kopje thee “thee over de grond sprenkelde
ter ere van de oude meester Lu” WU 7P+ (Zhu Xi shici biannian jianzhu
7.708).

Om een definitieve uitspraak te doen over Zhu Xi’s relatie met thee en alcohol
moet er echter niet alleen naar zijn theegedichten gekeken worden maar ook
naar zijn alcoholgedichten. In de literatuur van het vroegmiddeleeuwse China
was er een veelvoorkomende positieve associatie tussen dronkenschap en
spirituele vrijheid; dronkenschap werd verheerlijkt (Benn 2005, 222) Kijkend
naar zijn gedichten over alcohol komt er een ander beeld van Zhu Xi naar voren
dan voorheen.

Rijm met het karakter ‘pan’ bij het zien M 2 i
van pruimenbloesem?

De laatste jaren ben ik nerveus om jade TR AR 250 EMg A
pruimenbloesem te plukken

tijdens de lentestrijd van de BB EEREE
tienduizenden  bomen  blijf ik

zinneloos.

Ik heb enkel waanzin te uiten, niets te R &5 ER
zeggen,

mijn poétische ziel breekt terwijl mijn SR ARET T G E .

dorst naar alcohol niet te lessen valt.

(Zhu Xi shici biannian
Jianzhu 8.761.)

Het bovenstaande gedicht, geschreven in 1183, illustreert een vergelijkbaar
beeld als dat van Van Bibber-Orr in zijn onderzoek naar alcoholgebruik onder

20




Shiun11.2

Song-literaten. Hij merkt op dat hoewel sommige Song-literaten bewust waren
van de negatieve gevolgen van alcoholgebruik en zelfs probeerden te stoppen,
de meesten dit niet lang volhielden vanwege sociale repercussies. Alcohol was
in Zhu Xi’s tijd namelijk een sociaal bindmiddel, zoals dat het nu nog steeds is,
zo scheef hij zelf in zijn notities bij de Analecten dat “alcohol wordt beschouwd
als iets dat mensen bij elkaar brengt en vreugde brengt” {5 LA N 58K (Sishu
zhangju jizhu 5.197.).

Van Bibber-Orr concludeert in zijn artikel dat “terugkomend van het banket, de
Song-literatus aan zijn schrijftafel zit, geisoleerd door de psychologische en
fysieke effecten van een verslaving aan een sociaal bindmiddel dat zijn originele
doel al lang voorbij is gegaan” (Van Bibber-Orr 2017, 149), een beeld dat goed
aansluit bij het bovenstaande gedicht. De lentestrijd van de tienduizenden
bomen wijst naar de tijd waarin bomen tot bloei komen, maar toch voelt Zhu Xi
zich zinneloos te midden van deze bloeiende pracht. Zelfs de schoonheid van de
jade pruimenbloesem is niet aantrekkelijk, alcohol is het enige waar hij nog zin
in heeft. Naast dit gedicht heeft Zhu Xi nog andere alcoholgedichten geschreven,
bijvoorbeeld voor de literatus Yuan Shu 74 (1131-1205) waarin hij schreef
dat “als er wijn is, je moet drinken tot je erbij neervalt. Er zijn dan geen zaken
die reden baren tot zorgen” A IS ZANE, MFEFLEHTE (Zhu Xi shici biannian
Jianzhu 10.897.). Verder schreef hij bijvoorbeeld rond 1189 ‘drie gedichten,
beschonken geschreven’ WE{E =1 (Zhu Xi shici biannian jianzhu 10.858.).
Uiteindelijk laten Zhu Xi’s gedichten en brieven naast zijn liefde voor thee dus
zien dat hij ook nog alcohol dronk. Het lijkt mij dus zeer onwaarschijnlijk dat
Zhu Xi compleet was gestopt met het drinken van alcohol en dat had vervangen
met thee.

CONCLUSIE

Thee was duidelijk een belangrijk deel van Zhu Xi’s leven. Er doen echter twee
onjuiste verhalen de ronde over Zhu Xi en thee. Ten eerste, Zhu Xi heeft zichzelf
op latere leeftijd waarschijnlijk nooit de bijnaam chaxian gegeven. De mythe
stamt waarschijnlijk uit een lokaal historisch document dat pas in 1942 is
gepubliceerd. Lokale bestuurders of medewerkers van een lokale academie
hebben zelf een connectie met Zhu Xi gemaakt, om het prestige van hun
academie te verhogen, en dit is in het historische document terecht gekomen.

Ten tweede lijkt het mij onwaarschijnlijk dat Zhu Xi vanaf een gegeven moment
alleen maar thee in plaats van alcohol ging drinken. Zhu Xi’s gedichten geven

21




HET THEELEVEN VAN ZHU XI

een eclectisch beeld weer van de man. Ten eerste laten zijn theegedichten zien
dat dat hij niet alleen een liethebber van thee was, maar ook een kenner van de
rijke geschiedenis en cultuur verbonden aan het drankje. Zhu Xi was een echte
thee-connaisseur. Ten tweede laten ze zien dat het onwaarschijnlijk is dat Zhu
Xi was gestopt met het drinken van alcohol en dat vervangen had door thee. De
in deze studie bestudeerde brieven en gedichten laten, naast Zhu Xi’s rijke
theeleven, een voortdurende strijd met alcohol zien. Zhu Xi was misschien
tijdelijk gestopt maar uiteindelijk kon hij zijn gedrag niet veranderen, net zoals
andere Song-literaten uit zijn tijd.

BIBLIOGRAFIE

Benn, James. 2005. “Buddhism, Alcohol, and Tea in Medieval China.” In Of Tripod and Palate Food,
Politics, and Religion in Traditional China, bewerkt door Roel Sterckx, 213-236. New York: Palgrave
Macmillan.

Benn, James. 2015. Tea in China: A Religious and Cultural History. Honolulu: University of Hawaii Press.
Chan, Wing-tsit. 1987. Chu Hsi: Life and Thought. Hong Kong: Chinese University Press.

Gong Zhi 2. 2004. “Song daru Zhu Xi de chadao rensheng AR K AF & 2 114518 A4 [Het theeleven van
de grote Song-Confucianist Zhu Xi].” Nongye kaogu J2 3% 2: 35-68.

Gosset, David. “The Revival of Chinese Tea.” China Daily European Daily, 5 februari 2014. Geraadpleegd
op 20 november 2023: https://www.chinadaily.com.cn/a/201405/02/WS5a2a3378a3101a51ddf8f677.html.

Guo Qi ¥8%%. 2000. Zhu Xi shici biannian jianzhu 2255 504R4E58)F. 10 rollen. Chengdu /i #F: Bashu
shushe %) &tk

Gutian xian zhi 7 /71 % Huang Chengyuan 35 7E M. 39 rollen. National Digital Library of China " [B[5
F U7 B 5 6, 1942. Geraadpleegd op 20 november 2023:
http://read.nlc.cn/allSearch/searchDetail?searchType=all&showType=1&indexName=data 403&fid=31200
1076992.

Hartman, Charles. 2020. “The Lineage of Evil.” In The Making of Song Dynasty History: Sources and
Narratives, 960-1279 CE, 312-328. New York: Cambridge University Press.

He Rongrong i@l en Keke Guo ZFAH1]. 2010. “Zhuzi lixue yu Zhongguo chadao 4T FH 2 B v [ 5518
[Meester Zhu’s Neo-confucianisme en de Chinese theeceremonie],” Nongye kaogu 3% 5: 97-99.

Hui'an ji #§ & 4E. Zhu Zaibian & 7E4s. Samengesteld in de 13e eeuw. In Siku Quanshu /9/#E+ 2 112
rollen. Taipei & t: Taiwan shangwu yinshuguan 5% 7% El) # 6F, 1983.

22



https://www.chinadaily.com.cn/a/201405/02/WS5a2a3378a3101a51ddf8f677.html
http://read.nlc.cn/allSearch/searchDetail?searchType=all&showType=1&indexName=data_403&fid=312001076992
http://read.nlc.cn/allSearch/searchDetail?searchType=all&showType=1&indexName=data_403&fid=312001076992

Shiun11.2

Lee, Sukhee. 2011. “Zhu Xi Was Here: Family, Academy, and Local Memory in Later Imperial Dongyang.”
Journal of Song-Yuan Studies, no. 41: 267-293.

Luo Aihua #E ¥ en Lin Cuiling #R32¥4. 2015. “Zhu Xi de Chashi de shuping 4 & [ 755518 5T [Analyse
van Zhu Xi's Theegedichten].” Nongye kaogu J£3% no. 5: 90-93.

Mair, Victor en Erling Hohm. 2009. The True History of Tea. London: Thames & Hudson.

Nanxuanji 7 #T4E. Zhang Shi FRf{. Samengesteld in de 1184. In Siku Quanshu /U2 44 rollen. Taipei
E]b: Taiwan shangwu yinshuguan ‘& 15 75 755 Ell E £, 1983.

Shu Jingnan ¥R 5t 7. 2016. Zhuzi dazhuan 47 A /% Shanghai _[¥#: Fudan daxue chuban she 18 H. K H
J At

Sishu zhangju jizhu PU#% % AJ4E7E. Zhu Xi 2k & . Samengesteld gedurende de 12e eeuw. In Siku Quanshu
V22 19 rollen. Taipei B 1L: Taiwan shangwu yinshuguan 5275 775 E 5 1, 1983.

Songshi 5% Tuotuo it fii. Samengesteld in 1346. 496 rollen. Beijing 1t 5% : Zhonghua shuju 3 & J5,
1977.

Tang caizi zhuan [E7 (3. Xin Wenfang 3% 3 5. Geschreven in 1304. 10 rollen. Tokio ¥ 5{: Kyuko
shoin I & #= ¢, 1973.

Van Bibber-Orr, Edwin. 2017. “Alcoholism and Song Literati.” In Behaving Badly in Early and Medieval
China, bewerkt door Harry Rothschild and Leslie V. Wallace, 135-153. Honolulu: University of Hawaii
Press.

Van Driem, George. 2019. The Tale of Tea: A Comprehensive History of Tea from Prehistoric Times to the
Present Day. Leiden: Brill.

Yang, Zhiyi. 2012. “Zhu Xi as Poet.” Journal of the American Oriental Society vol. 132, No. 4: 587-611.

Zhang Xiaojun 2004. 5R/INF. Lantian £5/7]. Beijing 1t 5%: Sheng huo, du shu, xin zhi san lian shu dian 2=
T, R, W= .

Zhuzi nianpu 4743 Wang Maohong EA%f. Geschreven in 1752. 4 rollen. Taipei 2 t: Taiwan
shangwu yinshuguan S8 7 75 E1 5, 1981.

23




