
GEDOEMD TOT DE MARGE? 

 24 

GEDOEMD TOT DE MARGE?  
EEN ZOEKTOCHT NAAR DE PLAATS VAN INHEEMSE LITERATUUR IN TAIWAN  
Door Geert Geut1 

ABSTRACT 

Alle vormen van talige culturele productie (liederen, gedichten, mythen, 
ceremoniële teksten) van niet-geassimileerde inheemse gemeenschappen in het 
oosten van Taiwan waren oorspronkelijk volledig oraal. In de tweede helft van 
de twintigste eeuw begonnen leden van deze gemeenschappen literatuur te 
produceren. De overgang naar geschreven literatuur was problematisch, omdat 
deze schrijvers om gelezen te worden genoodzaakt waren de taal van de 
dominante meerderheid (Japans dan wel Chinees) te gebruiken. Ik onderzoek in 
dit artikel hoe het gebruik van geschreven tekst de inheemse literatuur naar de 
literaire marge verdrong in een context waarin deze groepen numeriek, 
maatschappelijk en economisch al gemarginaliseerd waren. En: waarom draagt 
in tegenstelling tot andere minderhedenliteratuur het gebruik van literatuur 
maar in zeer beperkte mate bij aan de emancipatie van deze gemeenschappen? 
Is de vraag uit de titel van dit artikel terecht? 
 
KERNWOORDEN: Taiwan, inheemse literatuur, orale cultuur, marginalisatie, 
emancipatie, minderhedenliteratuur 
 
  

 
1 Geert Geut (1953) is oud-ontwikkelingswerker en diplomaat. Na zijn pensionering in 2019 volgde hij de 
BA-opleiding China Studies in Leiden, waar hij in 2022 cum laude afstudeerde. In 1982 studeerde hij cum 
laude af in de internationale economie aan de Rijksuniversiteit Groningen. Het grootste deel van zijn carrière 
bracht hij door in Afrika, met enkele onderbrekingen in Zuid-Amerika en Azië. Email: gsgeut@hotmail.com 



SHILIN 11.2  

 25 

INTRODUCTIE 

De geschiedenis van de inheemse gemeenschappen in Taiwan is een 
geschiedenis van zowel marginalisering als emancipatie. Vanaf de eerste 
contacten in de zeventiende eeuw met de Spanjaarden en de Nederlanders tot 
aan de overheersing door Chinezen, Japanners en later weer Chinezen hebben 
de inheemse volken van Taiwan te maken gehad met onderdrukking en 
assimilatie. Beide processen hebben geleid tot hun marginalisatie in de 
Taiwanese samenleving en tot verlies van hun culturele identiteit. Ook in hun 
taaluitingen is dat verlies zichtbaar. De opleving vanaf de jaren tachtig van de 
vorige eeuw heeft de inheemse cultuur weliswaar een gewaardeerde plaats 
gegeven in het sociaal-culturele krachtenveld, maar mijn stelling is dat die 
waardering halfslachtig is. Die waardering leidde wel tot erkenning van de 
marginale positie van inheemse gemeenschappen maar niet tot verdere 
emancipatie, omdat zowel de Chinese meerderheid als de inheemse 
gemeenschappen ambivalent staan ten opzichte van de vraag hoe moderniteit, 
traditie en het inheems-zijn zich tot elkaar verhouden. Mede daardoor zal de 
inheemse literatuur niet uit de marge kunnen geraken. 

In wat volgt ga ik op zoek naar een antwoord op de vraag hoe de taal en de 
taaluitingen van inheemse gemeenschappen in Taiwan in het proces van 
marginalisatie en in de heropleving een rol hebben gespeeld. De overgang van 
oratuur naar literatuur speelt daarbij een belangrijke rol. De inheemse 
bevolkingsgroepen hadden immers vrijwel geen andere optie dan de taal van de 
dominante buitenstaander te gebruiken om gehoord te worden.  
De kern van mijn betoog gaat over de periode na 1980. Na perioden 
waarin buitenstaanders (Nederlanders, Han-Chinezen, Japanners) vooral 
over inheemse volken schreven, is er vanaf het midden van de twintigste 
eeuw een periode waarin inheemse schrijvers zelf over hun cultuur en taal 
beginnen te schrijven. In het verlengde van wat elders over 
minderhedenliteratuur wordt geschreven zouden we mogen verwachten, 
dat daarmee de emancipatie van deze gemeenschappen een steun in de 
rug kreeg. Mijn stelling is dat dat niet is gebeurd, omdat er geen 
eenduidigheid is over wat die emancipatie inhoudt. Het gebruik van 
literatuur heeft daarentegen tot een zekere exotisering van de inheemse 
cultuur geleid, waarbij de blik van de buitenstaander de waarde ervan 
bepaalt. De inheemse literatuur zal mede daardoor -klein maar 
waardevol- in de marge blijven.  



GEDOEMD TOT DE MARGE? 

 26 

EEN BEKNOPTE GESCHIEDENIS VAN INHEEMSE GEHEEMSCHAPEN IN TAIWAN 

Hoewel niet-Chinese inheemse gemeenschappen Taiwan al duizenden jaren 
bewoonden, begint de beschrijving van de geschiedenis van Taiwan in de regel 
pas met de komst van de Spanjaarden en Nederlanders in de zeventiende eeuw. 
De Europeanen werden in het midden van de zeventiende eeuw verdreven door 
Chinezen tijdens de ondergang van de Ming-dynastie (1368-1644) en de 
opkomst van de Qing-dynastie (1644-1911). Tot 1740 was het Chinese arbeiders 
verboden om hun vrouwen mee te nemen naar Taiwan. Velen trouwden daarom 
met een inheemse vrouw, hetgeen de assimilatie en sinificatie van de 
oorspronkelijke bevolkingsgroepen versnelde. Tegenwoordig is deze assimilatie 
zo ver voortgeschreden, dat van de veertien oorspronkelijke stammen op het 
westelijke en noordelijke laagland geen enkele meer over is. De afstammelingen 
van gemengd bloed beschouwen zichzelf inmiddels wel als native Taiwanezen.  

Anders is het gesteld met de groepen in de bergen aan de oostelijke kant van 
het eiland, die zich steeds hebben verzet tegen overheersing en die pas in 1884 
effectief onder Chinees bewind kwamen (Balcom 2005, xvi). De zestien 
overgebleven officieel erkende inheemse groepen, te weten de Amis, Atayal, 
Paiwan, Bunun, Puyuma, Rukai, Tsou, Saisiyat, Yami, Tsao, Kavalan en Taroko 
(Government of the Republic of China 2018) waren vanwege de afgelegen 
ligging van hun woongebieden in staat zich in meer of mindere mate aan 
assimilatie te onttrekken. Zij maken tegenwoordig met ongeveer 400.000 
inwoners slechts twee procent uit van de Taiwanese bevolking. Zij werden door 
de Qing beschouwd als “rauwe wilden” (sheng fan ⽣番) in tegenstelling tot de 

“gare wilden” (shu fan 熟番), zoals de geassimileerde bewoners van de 
laaglanden in het westen werden genoemd. 

Ik moet mij hier noodgedwongen bedienen van Angelsaksische termen, 
aangezien we in het Nederlands alleen het woord “inheems” hebben en er geen 
specifieke equivalenten bestaan voor native, aboriginal en indigenous. Ik zal in 
artikel native gebruiken voor de Chinezen en Chinezen van gemengd bloed, die 
sinds het einde van de Ming-dynastie in Taiwan wonen. Ik zal de termen 
indigenous en het Nederlandse inheems exclusief gebruiken als ik aan de 
hierboven genoemde zestien inheemse groepen refereer en die het centrale 
onderwerp van dit artikel zijn. Aboriginal gebruik ik als een hybride begrip, dat 
verwijst naar de twee hier genoemde categorieën en naar literatuur over deze 



SHILIN 11.2  

 27 

groepen. Aboriginal literature gaat dus weliswaar over inheemse en native 
groepen, maar kan ook door buitenstaanders zoals Japanners zijn geschreven.  

Met het koloniale bestuur van de Japanners vanaf 1895 ontstond er serieuze 
aandacht voor de inheemse gemeenschappen, hun cultuur en hun taal. De 
Japanners hielden met geweld de inheemse groepen onder controle, maar 
brachten ook hun talen in kaart en begonnen met het vastleggen van de tot dan 
toe uitsluitend oraal overgeleverde mythen, legenden, liederen en andere 
taaluitingen. In de beschrijving van de geschiedenis van de Taiwanese inheemse 
literatuur wordt deze periode beschouwd als de eerste fase van drie (Balcom 
2005 en Tu 1998). Hierbij gaat het dus om oorspronkelijk orale teksten die door 
derden zijn opgeschreven en op de vertaling waarvan de inheemse 
gemeenschappen geen invloed hadden.  

De tweede fase is een hybride fase, waarin Japanse, Han-Chinese of Hakka 
schrijvers gebruikmakend van inheemse elementen fictie schrijven over het 
inheemse leven. Hierbij speelde zeker het politieke streven van native 
Taiwanezen een rol, om gebruikmakend van de inheemse groepen een 
Taiwanese identiteit te construeren, die duidelijk anders is dan de Chinese. 
Instrumentalistisch of niet, er spreekt uit dit proza vaak een enorm mededogen 
met het lot en de levensomstandigheden van inheemse gemeenschappen (Tu 
1998, xv). 

Pas in de derde fase komen de inheemse gemeenschappen zelf aan het 
woord. Vanaf de jaren tachtig van de vorige eeuw verschijnen er door inheemse 
schrijvers zelf geschreven verhalen, waarin de ondergeschikte positie en de snel 
verdwijnende inheemse cultuuruitingen centraal staan. De uitingen van 
frustratie en protest over de systematische uitsluiting en negering van inheemse 
groepen versterken niet alleen het zelfbewustzijn, maar fungeren ook als 
aanklacht en als oproep tot actie. Er ontstaat serieuze aandacht voor de inheemse 
zaak en inheemse literatuur. In de jaren tachtig en negentig kent de inheemse 
literatuur een ongekende bloei. 

De conclusie ligt voor de hand, dat door zich toegang te verschaffen tot de 
literatuur de inheemse gemeenschappen een begin hebben gemaakt met hun 
emancipatie. Mijn stelling is, dat aan die conclusie wel iets is af te dingen. Voor 
emancipatie is invloed nodig. Zo lang inheemse groepen geen duidelijk beeld 
hebben van welke inhoud die emancipatie moet hebben, zal ook de inheemse 
literatuur veroordeeld blijven tot de marge. De overgang van het orale naar het 
geschreven register vormt daarbij een extra complicatie. In wat volgt ga ik daar 
dieper op in. 



GEDOEMD TOT DE MARGE? 

 28 

VAN ORATUUR NAAR LITERATUUR EN HET PROBEREN VAN VERTALEN  

Tot aan de opheffing van de noodtoestand in 1987 was er slechts over inheemse 
groepen geschreven door overigens vaak zeer betrokken Han-Chinese of 
Japanse cultureel antropologen en taalkundigen. Met de opheffing van de 
noodtoestand ontstond het bewustzijn dat inheemse groepen zelf over hun 
geschiedenis en hun kijk op de wereld aan het woord dienden te komen. Alleen: 
dat woord diende wel geschreven te worden, wilde het toegankelijk zijn voor de 
buitenwereld. Hoewel er wel pogingen waren ondernomen om inheemse talen 
te romaniseren (Lin 2017, 2), werden deze behalve voor taalkundige en 
educatieve doeleinden niet gebruikt voor literaire productie. Vrijwel zonder 
uitzondering kozen inheemse schrijvers voor de taal van de onderdrukker: het 
Mandarijn (Balcom 2005, xx-xxi). 

 Daarbij doen zich in ieder geval twee zwaarwegende problemen voor. 
Het eerste heeft te maken met de taal zelf: de Taiwanese inheemse talen behoren 
tot de Austronesische taalgroep, waarbij de woordvolgorde bepaald wordt door 
de V-S-O structuur, terwijl het Mandarijn de S-V-O structuur heeft. In de 
praktijk levert dat regelmatig ongemakkelijke zinnen op, zoals  in een van de 
weinige bloemlezingen van inheemse literatuur wordt vastgesteld: “Therefore, 
even when reading an award-winning story such as Topas Tamapima’s The Last 
Hunter, the native speaker of Chinese will find the work almost fluent, but not 
without some awkwardness” (Balcom 2005, xxi). Voeg daarbij de soms slechte 
beheersing van het Mandarijn en het resultaat kan zijn dat het geschrevene het 
tegenovergestelde betekent van wat werd bedoeld, zoals Balcom in een 
voorbeeld van Adaw Palaf laat zien (Idem 2005, xxi). Een niet te verwaarlozen 
bijkomend probleem is dat overgeleverde inheemse teksten onderdeel waren 
van ceremoniën, waarin ze gedeclameerd en/of gezongen werden. Buiten deze 
ceremoniële context gaat het prosodische effect van taal verloren. 

Het tweede probleem heeft te maken met het feit, dat de inheemse producent 
van teksten in zekere zin de oorspronkelijke schrijver is èn de vertaler. Schrijven 
en vertalen vindt in veel gevallen tegelijkertijd plaatsvindt. Er zijn uiteraard wel 
meer schrijvers die hun eigen werk vertalen, maar inheemse vastleggers van 
orale tekst beschikken niet over een originele versie. Van hen wordt wel 
verwacht wat van elke goede vertaler wordt verwacht, namelijk dat niet alleen 
recht gedaan wordt aan de oorspronkelijke tekst, maar dat tegelijkertijd de 
context en het wereldbeeld, die ten grondslag liggen aan de oorspronkelijke 
tekst ook in de vertaling zijn terug te vinden. Lucas Klein legt in een 



SHILIN 11.2  

 29 

verhelderend essay (2014, 170-97) uit, hoe het kiezen van context frame 
allesbepalend is en dat in een goede vertaling “not only the reader [can] access 
its source and target cultures, but through which source and target cultures can 
access each other, as well”. 

Daarmee ligt de lat voor de inheemse Taiwanese vastlegger van 
overgeleverde teksten en de schepper van nieuw oorspronkelijk werk bijna 
onneembaar hoog. Het resultaat wordt minder toegankelijk voor 
buitenstaanders dan ander vertaald werk, waardoor de kans op marginaliteit van 
het geproduceerde toeneemt.   
 
INHEEMSE SCHRIJVERS, HUN TEKSTEN EN HUN VERHOUDING TOT HET INHEEMSE 
Om een beeld te krijgen van wat de teksten van inheemse schrijvers 
onderscheidt van andersoortige teksten en welke kenmerken deze teksten 
“inheems” maken, onderzocht ik zowel proza als poëzie als essays van 
schrijvers die zichzelf expliciet als inheems manifesteren. Belangrijke 
beperking daarbij was, dat deze teksten in vertaling voorhanden moesten zijn.  

Een goed voorbeeld is “The Last Hunter” (Belcom 2005, 4-20), waarin 
schrijver Topas Tamapima een beeld schetst van de gekwelde Bunun-jager 
Biyari die zowel door zijn echtgenote als door zijn omgeving wordt geminacht, 
omdat hij enerzijds niet een volwaardig Bunun-jager is en anderzijds de boot 
heeft gemist in de moderne wereld. In het verhaal komt een aantal 
karakteristieke kenmerken van inheemse korte verhalen naar voren: de 
hoofdpersoon heeft het gevoel de aansluiting met de werkelijkheid te verliezen, 
omdat de inheemse levenswijze niet meer past en hij niet goed weet hoe hij de 
moderniteit in zijn leven vorm moet geven. Een algemeen gevoel van 
misplaatstheid zet de toon van het verhaal, waarbij het verleden geromantiseerd 
wordt. 

Verder valt net als in veel andere verhalen op, dat het inheems zijn nogal 
expliciet wordt gebracht. Het verhaal wordt verteld vanuit het perspectief van 
de alwetende verteller, die het verhaal steeds onderbreekt om de lezer uit te 
leggen dat we met een inheems gebruik of traditioneel gedrag te maken hebben. 
Dit steeds expliciet refereren aan de inheemsheid komt nogal kunstmatig over 
en toont een zekere onbeholpenheid met het literaire genre van het korte verhaal. 
Dat het principe van show, don’t tell wordt geschonden zou kunnen worden 
uitgelegd als een stijlkeuze, waarbij de onbeholpenheid doelbewust in het 
verhaal wordt gestopt, vergelijkbaar bijvoorbeeld met de kinderlijke stijl in de 



GEDOEMD TOT DE MARGE? 

 30 

naïeve schilderkunst. Die uitleg lijkt mij echter onwaarschijnlijk, omdat ook in 
andere passages die onbeholpenheid naar voren komt. Zo zitten er enkele 
onverklaarbare en onlogische “discontinuïteiten” in het verhaal, die wel de lezer 
in de war brengen, maar niet het verhaal dienen. In de verschillende vertalingen 
van het verhaal wijzen de vertalers ook op deze inconsistenties, die zij 
vervolgens “verbeteren” of voor rekening van de schrijver laten. 

Ook in de inheemse poëzie is het gevoel van vervreemding overal te 
vinden. De expliciete en uitleggende verwijzingen naar het inheems-zijn zijn 
ook daar ruim voorhanden, maar er zijn ook meer subtiele verwijzingen naar de 
psychologische impact van het gemarginaliseerd-zijn op het individu. Een goed 
voorbeeld daarvan is “Back to the Tribe” van Atayal-dichter Walis Nokan (2001, 
453-55). Daarin merken een in de grote stad verdwaald geraakte onderwijzer, 
een bouwvakker, een zangeres en een McDonaldsmedewerker dat ze 
“centimeter voor centimeter verdwijnen” en besluiten zij terug te gaan naar hun 
tribale wortels. Is het gebruik van het woord “tribe” in bovenstaand gedicht nog 
te begrijpen, in “Duckweed” (Walis 2005, 165) komt dat toch kunstmatig en te 
expliciet over. Het is onwaarschijnlijk, dat stamleden naar zichzelf en hun 
gemeenschap als “stam” zouden verwijzen. Het is een cultureel antropologische 
term, van een buitenstaander dus. Deze verwijzingen naar het inheemse en 
exotische, die ook in andere onderzochte poëzie te vinden is, geeft deze poëzie 
een schematisch, eenduidig en voorspelbaar karakter, wat de poëtische spanning 
vermindert of wegneemt. 

Ten slotte valt naast de romantisering van het traditionele inheemse 
leven ook het beeld van harmonie op, zowel binnen als tussen de verschillende 
gemeenschappen. We weten uit andere bronnen, dat die harmonie vaak ver te 
zoeken was en dat er zelfs openlijke vijandschap was tussen de verschillende 
gemeenschappen. Uiteraard hielp en helpt het niet, dat de verschillende talen zo 
verschillend waren, dat de verschillende stammen elkaar niet konden verstaan. 
Een goed voorbeeld is het gedicht “Youth of Wushe” (2005, 166), waarin Walis 
Nokan het Wushe-bloedblad uit 1930, waarin de Japanners bloedig wraak 
nemen op een inheemse opstand. Maar uit andere bronnen weten we dat tijdens 
en na het incident de Japanners werden geholpen door de Taroko en Toda, die 
het incident gebruikten om oude rekeningen met de Seediq te vereffenen (Hung 
2000, 223). 

Tamapima en Walis kunnen we beschouwen als vertegenwoordigers 
van een groep inheemse schrijvers, die sterk vanuit de traditie, het verlies van 



SHILIN 11.2  

 31 

inheemse culturele waarden, de koloniale en kapitalistische onderdrukking, 
kortom vanuit het slachtofferschap over het inheemse leven schrijven. Zij staan 
-ook buiten het schrijven om- een houding voor van “terug naar de wortels”. 
Beiden identificeren zich ook met andere inheemse groepen in andere landen, 
zoals Canada, Australië en Nieuw-Zeeland.  

Anders is het gesteld met auteurs als Sun Dachuan, die vooral bekend 
is vanwege zijn essayistische werk, zijn activisme en zijn politieke inzet voor 
de verbetering van de positie van inheemse gemeenschappen. Zijn “The Mother 
of History” (Paelabang 2005, 117-22) is in veel bloemlezingen en tijdschriften 
opgenomen. Ook in andere essays (Sun 2014, 443) en de inleiding bij de 
webpagina over “[Indigenous] Literature” van het Taiwanese Ministerie van 
Cultuur (Sun 2022) laat hij zich van zijn meer activistische kant zien. In de 
politieke arena vecht hij in zijn functie van vice-premier en vertegenwoordiger 
van de inheemse gemeenschappen voor de verbetering van hun sociaal-
economische positie. Hier wordt aan “de buitenkant” gevochten voor de 
“binnenkant”. 
 In alle literaire genres doen inheemse schrijvers dus van zich 
spreken en dragen zij bij aan hun zichtbaarheid binnen de Taiwanese 
samenleving. In die zin draagt de literaire productie van inheemse 
schrijvers zeker bij aan de emancipatie van hun gemeenschappen. In het 
volgende hoofdstuk wil ik onderzoeken wat de aard van die emancipatie 
is en of die te vergelijken is met de emancipatie via de literatuur van  
andere minderheidsgroepen. 
 
INHEEMSE LITERATUUR VERGELEKEN MET ANDERE MINDERHEDENLITERATUUR  
Het ligt voor de hand om de Taiwanese inheemse literatuur te vergelijken met 
andere vormen van minderhedenliteratuur, zoals bijvoorbeeld de teksten van 
migrantenarbeiders (da gong wenxue打⼯⽂學) op het Chinese vasteland of de 
grotendeels online te vinden teksten van de LHBTQ+-gemeenschap. De 
discussie over de vraag of deze teksten literatuur zijn is bijzonder levendig en 
is gezien de vele vragen zeker niet uitgekristalliseerd. Zo vraagt van Crevel zich 
af: “… Is [migrant workers poetry] even poetry? Is it not just labor activism or 
social justice warfare with line breaks, socially significant but artistically dull?” 
(2019, 138). En een Italiaanse vakgenoot: : “The debate on the “literariness” 
(wenxue xing⽂学性) of working-class writers, although undoubtedly relevant, 



GEDOEMD TOT DE MARGE? 

 32 

risks turning sterile if our aesthetic is not contested” (Picerni 2020, 126). In ons 
geval dient de vraag beantwoord te worden aan welke criteria inheemse teksten 
moeten voldoen om als literaire tekst te worden beschouwd. Zijn dat andere 
criteria dan voor teksten uit de mainstream? Mogen bijvoorbeeld emancipatoire 
overwegingen een rol spelen om een tekst welwillend tegemoet te treden? Is dat 
niet zowel bevoogdend als neerbuigend? Deze vragen spelen bij alle teksten een 
rol waarin een minderheid aan het woord is. Zo kennen we bijvoorbeeld teksten 
die door gevangenen of bewoners van krankzinnigeninrichtingen werden 
geschreven. Maar de poëzie van Achterberg en het proza van Maarten 
Biesheuvel en Jan Arends wordt niet tot de literatuur gerekend omdat deze 
auteurs ooit in een inrichting zijn opgenomen. Zij hebben kennelijk esthetische 
waarde, die uitstijgt boven hun persoonlijke achtergrond. Onderwerpkeuze en 
een achtergrond van achterstelling is niet voldoende om teksten tot de literatuur 
te rekenen. 

Uit de voorgaande alinea blijkt wel dat we anders naar dit soort teksten 
moeten kijken, alhoewel nog niet heel erg duidelijk is hoe anders. Het is 
verleidelijk de teksten van inheemse schrijvers dan maar over eenzelfde kam te 
scheren als die van migrantenarbeiders en die van de LHBTQ+ gemeenschap 
op het Chinese vasteland. Toch wil ik hier betogen dat de Taiwanese inheemse 
literatuur van een andere orde is en dat dus ook niet op grond van een zekere 
verwantschap met andere minderhedenliteratuur geconcludeerd mag worden 
dat wij er dezelfde soort conclusies uit kunnen trekken. Dat geldt zeker voor 
conclusies met betrekking tot de al of niet vermeende marginaliteit ervan. Dat 
de Taiwanese inheemse literatuur anders benaderd moet worden heeft in mijn 
opvatting te maken met een drietal factoren: a) hun omvang; b) hun achtergrond 
en geschiedenis en c) hun oriëntatie op een a-historisch ideaal waarin niet 
duidelijk is hoe moderne en traditionele elementen zich tot elkaar verhouden. 

Inheemse literatuur in Taiwan is in kwantitatief opzicht klein. De totale 
inheemse bevolking telt ongeveer 400.000 zielen, nog geen twee procent van de 
Taiwanese bevolking. Volgens Sun Dachuan zijn er ongeveer vijftig inheemse 
schrijvers actief (2015, 4).  Taiwanese inheemse literatuur circuleert vooral in 
andere inheemse kringen en binnen een relatief beperkt in het onderwerp 
gespecialiseerd Japanstalig en Chineestalig publiek. Sun Dachuan erkent, dat 
“[e]ven though some English translations have been accomplished, they do not 
add up to much” (2015, 4-5). Vergelijk dit met de enorme omvang van en 



SHILIN 11.2  

 33 

belangstelling voor de migrantenliterauur op het Chinese vasteland. Zijn 
omvang draagt bij aan de marginaliteit van de inheemse literatuur. 

Bovendien komt inheemse literatuur voort uit een orale context, waarbij 
schrijvers maar langzamerhand zich het geschreven register eigen maken (Sun 
Dachuan, 2015, 4). Dit in tegenstelling tot bijvoorbeeld de migrantenliteratuur, 
die zich kan laven aan een millennia-oude traditie van geschreven literatuur. De 
conclusie moet zijn, dat zowel uit het gezichtspunt van literaire productie als 
van maatschappelijke receptie de Taiwanese inheemse literatuur het klimaat 
tegen heeft om uit de marge te geraken. 

De derde overweging is van meer fundamentele aard. Het werk van 
inheemse auteurs sinds de jaren tachtig van de vorige eeuw heeft zowel de 
inheemse gemeenschappen als het publiek bewust gemaakt van hun 
systematische historische achterstelling. Bewustwording is de eerste stap naar 
emancipatie. Het is echter wel problematisch dat noch uit de literatuur noch uit 
de inheemse emancipatiebeweging duidelijk wordt hoe die emancipatie er 
precies uit ziet en hoe die zich verhoudt tot het inheems-zijn. Hoe kun je 
betekenisvol lid van een inheemse gemeenschap zijn en tegelijkertijd 
volwaardig lid van de moderne samenleving, zelfs als die samenleving zich 
inspant om zo multicultureel mogelijk te zijn. We mogen aannemen dat men 
niet terug wil naar het koppensnellen en naar een tijd zonder onderwijs en 
gezondheidszorg. De vraag is dan wat het inheems-zijn dan voorstelt buiten een 
zeker exotisme om. Kortom: het emancipatiestreven is ambivalent, waardoor 
het niet door zal kunnen breken naar de mainstream. Mede door deze 
ambivalentie lijkt de inheemse literatuur gedoemd tot de marge. 
 
TOT SLOT  
Inheemse gemeenschappen in Taiwan bevinden zich door sociaal-economische, 
historische en antropologische oorzaken in de marge van de samenleving. Deze 
gemeenschappen hebben een ambivalente houding ten opzichte van de co-
existentie van traditionele en moderne elementen in hun dagelijkse leven. De 
inheemse literatuur reflecteert deze ambivalentie en draagt daardoor bij aan 
deze marginale positie. 
  Het is evenwel eenzijdig en kortzichtig om de Taiwanese inheemse 
literatuur te beschrijven aan de hand van zaken die er allemaal aan zouden 
ontbreken. Men maakt zich dan gemakkelijk schuldig aan cultureel 
superioriteitsdenken. Inheemse auteurs zetten ons immers ook aan het denken, 



GEDOEMD TOT DE MARGE? 

 34 

juist over onze esthetische referentiekaders en literaire criteria. Zoals alle 
literatuur verrijkend dus. Ik wil echter ook stelling nemen tegen een te 
welwillende houding van tout comprendre, c’est tout pardonner. Dat leidt al 
gauw tot bevoogding en neerbuigendheid. 
  Wat dan wel? De plaats van de inheemse literatuur mag dan in het 
enorme gebouw van de Taiwanese en Chineestalige literatuur een klein kamertje 
bewonen, er zonder is dat gebouw niet compleet. Inheemse schrijvers moeten 
hun positie koesteren en via hun verhalen, essays en gedichten over inheemse 
thema’s in hun eigen toonsoort iets blijven toevoegen aan de wereld wat we 
zonder hen niet wisten.  
 

BIBLIOGRAFIE  
Balcom, John and Yingtsih. 2005. Indigenous Writers of Taiwan. New York: Columbia University Press. 
 
Balcom, John (vert.), 2005. “The Last Hunter.” In Indigenous Writers of Taiwan, edited by John and  

Yingtsih Balcom, 1-22. New York: Columbia University Press. 
 
Chen, Fang-Ming (Ed.). 2015. The Anthology of Taiwan Indigenous Literature. Poetry and Prose. Taipei:  

Council of Indigenous Peoples. 
 
Council of Indigenous Peoples. Introduction of Indigenous Peoples. About CIP.  

https://www.cip.gov.tw/en/menu/data-list/D6CE6A4C9BFECEEA-
info.html?cumid=D6CE6A4C9BFECEEA. Gedownload op 5 december 2021.  

 
Crevel, Maghiel van. 2008. Chinese Poetry in Times of Mind, Mayhem and Money. Leiden: Brill. 
 
Crevel, Maghiel van. 2019. “Debts: Coming to Terms with Migrant Worker Poetry.” Chinese Literature  

Today, 8(1): 127-45. 
 
Government of the Republic of China, 2018.  “The Indigenous Peoples Basic Law.”  

https://law.moj.gov.tw/ENG/LawClass/LawAll.aspx?pcode=D0130003. Gedownload op 5  
december 2021.   

 
Hung, Chien-Chao. 2000. A History of Taiwan. Rimini: Il Cerchio. 
 
Klein, Lucas. 2014. “A Dissonance of Discourses: Literary Theory, Ideology, and Translation in Mo Yan and  

Chinese Literary Studies.” Comparative Literature Studies 53(1): 170–97. 
 
Lin, Pei-yin. 2017. “Introduction: Relocating the Multilingual New Taiwanese Literature.” In Colonial  

Taiwan: Negotiating Identities and Modernity through Literature, 1-44. Leiden: Brill 2017. 
 
Paelabang, Danapan. 2005. “The Mother of History.” In Indigenous Writers of Taiwan, edited by John and  

https://www.cip.gov.tw/en/menu/data-list/D6CE6A4C9BFECEEA-info.html?cumid=D6CE6A4C9BFECEEA
https://www.cip.gov.tw/en/menu/data-list/D6CE6A4C9BFECEEA-info.html?cumid=D6CE6A4C9BFECEEA
https://law.moj.gov.tw/ENG/LawClass/LawAll.aspx?pcode=D0130003


SHILIN 11.2  

 35 

Yingtsih Balcom, 117-22. New York: Columbia University Press. 
 
Picerni, Federico. 2020. “A Proletarian Nora: Discussing Fan Yusu.” Made in China 5(10): 125-29. 
 
  



GEDOEMD TOT DE MARGE? 

 36 

Sun, Dachuan. 2014. “The World of Mountains and Seas: Preface to the Inaugural Issue of the Culture of  
Mountains and Seas Bimonthly.” In The Columbia Sourcebook of Literary Taiwan, edited by  
Sung-sheng, Yvonne Chang, et al. New York: Columbia University Press.  

 
Sun, Dachuan. 2015. “Introduction. Echoes from the Island in the Ocean: the Past, Present and Future of  

Taiwan Indigenous Literature.” In The Anthology of Taiwan Indigenous Literature. Poetry and  
Prose. Taipei: Council of Indigenous Peoples. 

 
Sun, Dachuan, 2022. “The Background to Taiwan Aboriginal Literature.”  

https://toolkit.culture.tw/en/literaturetheme_73_84.html?themeId=84. Gedownload op 14 juli 
2022. 

 
Tu, Kuo-ch’ing. 1998. “Aboriginal Literature in Taiwan.” Taiwan Literature: English Translation Series,  

no.3. vii-xx). Santa Barbara: The Interdisciplinary Humanities Center, University of California.  
 
Walis, Nokan. 2005. “Four Poems.” In Indigenous Writers of Taiwan, edited by John and Yingtsih Balcom,  

165-69. New York: Columbia University Press. 
 
Walis, Nokan. 2001. “Back to the Tribe!” In Frontier Taiwan. An Anthology of Modern Chinese Poetry,  

edited by Michelle Yeh and M.G.D. Malmqvist, 453-55. New York: Columbia University Press. 
 
Wang, Linda (vert.) 1998. “The last Hunter.” Taiwan Literature: English Translation Series, no.3: 13-35.  

Santa Barbara: The Interdisciplinary Humanities Center, University of California. 

 

https://toolkit.culture.tw/en/literaturetheme_73_84.html?themeId=84

